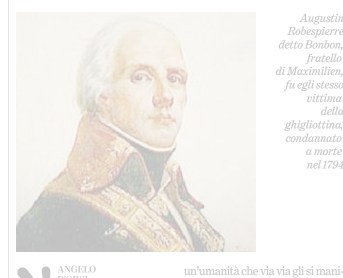
Robespierre junior Bonbon, fratello dell'Incorruttibile, rivoluzionario «dolce» raccontato da Sergio Luzzatto

## Era il giacobino dal volto umano



Che le rivoluzioni non

siano un pranzo di gala, lo sap-

piamo; e che la violenza sia leva-

trice della storia ce l'ha ricorda-

to Marx. Eppure si può essere

le di cambiamento, e persino co-

me mezzo benefico in determi-

nate situazioni, senza precipita-

re nell'abisso dello sterminazio-

Questa sembra essere una

delle lezioni che si trae dal bel

zatto, di Robespierre junior - il

fratello dell'«Incorruttibile»

Maximilien -, il ben poco noto

te «Bonbon», dal secondo no-

me, «Bon». Quel nomignolo ben

si attaglia al personaggio, un ri-

voluzionario dolce, come viene

ben esplicitato dall'ossimorico,

efficace sottotitolo: «Il terrore

(c'era anche una sorella, Char-

lotte, che compare puntualmen-

te nelle godibilissime pagine di

quanto lievi, pur ove affrontano

stenibile peso della stagione del

Terrore, tra il 1792 e il 1794, pri-

quel peso Bonbon cercò di por-

deltà al fratello maggiore, e agli

ideali giacobini, ma altresì con

dal volto umano».

Augustin Robespierre detto Bonbon, di Maximilien, fu egli stesso nel 1794

festava nel tentativo di impedire

o frenare gli eccessi «giustiziali-

stici», che a quell'epoca significa-

discrezionale della ghigliottina.

Bonbon Robespierre dimostra,

stenza, che si può essere giusti

senza rivestire i panni del giusti-

che ne trae Luzzatto, che è, a mio

avviso, uno dei più innovativi sto-

come dimostrano i due poliedrici

Sognava una rivoluzione

agli eccessi giustizialisti

stolibri (Sangue d'Italia, 2008, e I

popoli felici non hanno storia,

2009), che raccolgono perlopiù

recensioni, sempre acute, anche

za, il fratello che la rivoluzione a

voluzioni, tutte, forse, recano in

le conduce alla rovina, per una

to perpetuo che impedisce loro di

giungere a un punto d'arrivo, e,

che non degenerasse

nel Terrore, si oppose

della ghigliottina

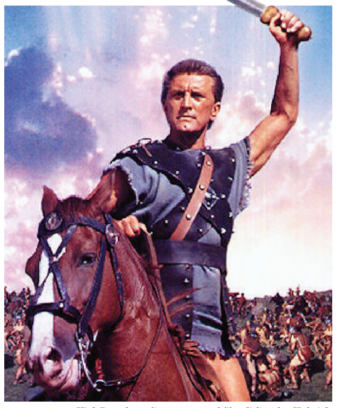
condividerne i giudizi.

dunque, inevitabilmente le conduce a tralignare. Tesi naturalmente discutibile, ma che Luzzatto con abilità trae dalla vicenda dei due Robespierre, che finirono, paluzione divenuta terrore inconre che fu pure resa di conti personali, abuso d'autorità, gioco di vendette incrociate, delinquenza pura e semplice.

Bonbon, nel suo piccolo, cercò di opporvisi, in modo sempre più convinto, almeno nella interpretazione suggestiva di Luzzatto, angata dai documenti, ma resa plausibile dall'avvincente stile della sua narrazione. Ma non passò mai dall'altra parte, Bonbon, al punto che volle seguire il destino de, a seguito di quel «golpe parlamentare» che fu il Termidoro, in cui la malafede degli eterni opportunisti si incontrò con quello che a Luzzatto appare «un ragionevotivo di riconciliare la Rivoluzione con se stessa», dopo gli eccessi

Certo, in queste belle pagine, Bonbon emerge come un rivolutransigenza e tolleranza: insomma, all'austero, e un po' tetro Maximilien, severo con tutti e prima di tutto con sé stesso, potremmo preferire il più lieve e forse fatuo, gustin. Chissà, suggerisce Luzzatto, se la Rivoluzione sarebbe sodi Bonbon, invece che in quelle arste, mozzate a distanza di tre giorni, ci dicono che il Terrore, da una to. Quelle teste sono state appaiate tanto dalla tradizione robespierrista, quanto dalla propaganda termidoriana; e la grande il «fratellino». Era tempo di rendergli un po' di giustizia.

- → Sergio Luzzatto
- **→ BONBON ROBESPIERRE**
- → Einaudi, pp. 121, €10



Kirk Douglas, «Spartacus» nel film di Stanley Kubrick

**Spartaco** Lo schiavo che si ribellò a Roma, eroe al cinema con Kubrick

## Il suo nome è lotta di classe

SILVIA RONCHEY Secondo alcuni fu un atto postumo della guerra sociale, secondo altri «un'altra guerra italica». La terza guerra servile (73-71 a.C.), o più propriamente guerra contro Spartaco, o volendo Guerra di Spartaco, come s'intitola il libro di Barry Strauss un professore della Cornell già noto per le sue narrazioni romanzate della battaglia di Salamina e della guerra di Troia -, è una delle più studiate di tutta l'antichità. Perché coinvolge il grande tema dello schiavismo nella società romana e il rapporto tra il predominio politico della parte aristocratica e la condizione degli schiavi. Perché nel '900 fu assunta a simbolo dell'eterna spinta rivoluzionaria delle classi subalterne, se non della lotta di classe tout court. Perché non c'è storico antico, romano o greco, che con-

cordi nel raccontarla, né sto-

rico moderno che concordi

nell'interpretarla. Perché è,

in realtà, un vero e proprio mistero storiografico: «Io non so definire questa guerra» dichiarava già Floro nel capitolo sul Bellum Spartacium.

Nella più popolare delle fiction dedicate a questa «guerra indefinibile», lo Spartacus di Stanley Kubrick, c'è una scena in cui Crasso-Lawrence Olivier comunica a Sempronio

## Nel '900 diventò simbolo dei marxisti, ma la sua guerra resta un mistero per gli storici, reso più banale dai divulgatori

Gracco-Charles Laughton ciò che la sua vittoria comporterà: «In ogni città e provincia sono state compilate le liste nere». «Immagino che il mio nome sarà nella lista», risponde Gracco. E Crasso: «Tu sei il primo». La sceneggiatura del film, del 1960, era di Dalton Trumbo, costretto a scrivere sotto falso nome perché nelle liste nere di McCarthy. Il film fu considerato «socialmente pericoloso», la propaganda maccartista cercò di boicottarlo, finché Kennedy andò a vederlo e disse che gli era piaciuto.

Non aveva torto, dal suo punto di vista. Pur non mancando attacchi espliciti all'imperialismo americano, che già negli anni 50 si specchiava nel mito di Roma, il binomio Trumbo-Kubrick si basava sul romanzo di Howard Fast(ovsky), ebreo, comunista e a sua volta vittima del maccartismo, ma si collegava di fatto più alla visione di Mommsen che a quelle della storiografia marxista, a loro volta legate alla Spartakusbund di Rosa Luxemburg e alla rivolta spartachista soffocata nel sangue, nel '19, quasi come quella del 71 a.C.

Insomma, anche concedendo il possibile alla divulgazione e alla fiction, Strauss avrebbe potuto insegnare al lettore molte cose. Spiegare l'attrattiva di Spartaco nel Secolo Breve, che considerandolo un anticipatore della lotta di classe si capacitava del perché gli antichi non sapessero come definire la sua guerra. Chiarirne i misteri fattuali, o tentarne almeno un bilancio oggettivo, in presenza di posizioni tanto decise quanto diverse da parte della storiografia classica e classicista. Interrogare il dossier di Spartaco alla luce del nostro tempo - una luce certamente diversa da quella in cui lo leggevano Fast, Trumbo e Kubrick, o Luxemburg e Liebknecht, o Mommsen, ma pur sempre una luce interpretativa. Sarebbe stato un modo per divulgare attualizzando, come fa sempre la vera storia.

La narrazione di Strauss è invece una volgarizzazione fine a se stessa. Contiene tutti gli stereotipi del marketing editorialeindustriale americano. «La storia di Spartaco è una storia d'amore e una crociata», annuncia l'autore fin dall'introduzione. Un po' di love story, ma anche di gender (Strauss fa di tutto per valorizzare il ruolo delle donne in una vicenda francamente maschile) e di new age (il presunto dionisismo della «compagna» di Spartaco visto come «teologia della liberazione»), un po' di sport e di sangue (le lotte gladiatorie), e naturalmente tanto war game. Con di fatto un'unica «Conclusione»: la ribellione di Spartaco aiutò Augusto a diventare imperatore, perché indusse i romani «a chiedere ordine e a sottomettersi volontariamente alla sua dittatura».

- → Barry Strauss
- → LA GUERRA DI SPARTACO

→ Laterza, pp. 266, €19

→ trad. di Lorenzo Argentieri

CARTA DI CREDITO LA STAMPA, **OUOTIDIANAMENTE AFFIDABILE.** 

